
347 

100Т. К. Щеглова 
Алтайский государственный педагогический университет,  

Барнаул 

Антропология экстремальности: женская социокультурная адаптация  
в контексте принудительных и вынужденных миграций 1939–1949 годов 

(по полевым материалам) 

XX столетие для населения России отличалось насыщенностью 
событий (революции, войны и др.) и кардинальных перемен (кол-
лективизация, социалистическая модернизация и др.), сопровож-
давшихся массовыми миграциями и переселениями. В зависимости 
от характера событий эти миграции делятся на добровольные (из 
села в город в ходе индустриализации и урбанизации), вынужден-
ные (эвакуации в годы войны, миграции из постсоветских респуб-
лик в 1990-е гг.), добровольно-принудительные (переселения в ходе 
ликвидации населенных пунктов при строительстве ГЭС или ликви-
дации неперспективных сел), насильственно-принудительные (вы-
сылки, ссылки, депортации, спецпереселения). Они различаются усло-
виями и способами адаптации. 

Женскую акцентуацию принудительных миграций усиливал их 
семейный характер. Это, с одной стороны, создавало трудности для 
жизнедеятельности самой женщины, с другой — предполагало со-
здание системы жизнеобеспечения всей семьи. Женскую историю в 
контексте миграций можно рассматривать с двух позиций — «ан-
тропологии советскости» и «антропологии экстремальности». В ан-
тропологии советскости на первый план выходят социально-
психологические адаптации в процессе реализации проекта социаль-
ного переустройства советского общества — например, адаптации 

© Щеглова Т. К., 2019 



Разд. 4. Антропология экстремальности: женская повседневность и социокультурная адаптация  

348 

сельских женщин при переезде в город. В антропологии экстремаль-
ности 1930–1940-х гг. социальная адаптация проходила в агрессив-
ных условиях формирования образов врага («враг народа», «жены 
изменников родины»), а повседневное поведение женщин при на-
сильственных переселениях определяла жизнесохранительная хозяй-
ственно-бытовая адаптация.  

Цель работы — изучение проблем женской адаптации в экстре-
мальных условиях депортаций и эвакуаций в Сибирь с 1939 по 
1949 г. с привлечением междисциплинарных методов устной исто-
рии, социальной антропологии и этнографии. Основными источни-
ками являются материалы устной истории (интервью) и материалы 
полевой этнографии (артефакты женской повседневности и духов-
но-ментальных практик). Принципиально важным в антропологии 
экстремальности является изучение этой темы на микроуровне, 
поскольку адаптационные механизмы женского жизнесохрани-
тельного поведения при смене места жительства формировались в 
конкретной природной среде, конкретном этнокультурном про-
странстве. Конкретно-исторический подход предполагает выявле-
ние всех локусов деревни и их сравнение — местные, депортиро-
ванные, эвакуированные. 

Антропология села в 1940-е г. имела женское лицо. Это было 
связано с тем, что сельское общество «обезмужичило», а пополня-
лось женщинами и детьми за счет эвакуаций и депортаций, так как 
репрессированное трудоспособное население отправлялось в труд-
армию. Это привело, например, к такой адаптационной практике 
«содержания детей под присмотром под одной крышей»: «захожу в 
крайнюю хату [депортированных немцев]. Смотрю, вот одного по-
чти возраста дети, дошкольного, человек девять или десять. И одна 
уже в пожилом возрасте… суетится. Стоит таз целый, наваренный 
кисель. Я говорю: “Что у вас, детский сад?” Она говорит: “Это за-
брали в трудармию, родителей, а они мне детей на сохранение поот-
давали. Это не все еще — побольше [дети] ходили, собирали колос-
ки… мерзлую картошку собирали на поле. А эти уже дома играли”» 
(Лапутина Т. К., 1921 г. р., п. Благовещенка). «Мужиков-то не было, 
а это бабы… Вот одна женщина, так у нее пятеро детей было [де-
портированные украинцы], она одна с ними была» (Королева В. В., 
1931 г. р.).  

По мнению местного населения, это было справедливо в услови-
ях военного времени. Как сказала сибирячка Т.К Лапутина, «их в 



Т. К. Щеглова 

349 

трудармию направили, наших — на фронт». Несомненно, историче-
ские события 1940-х гг. поставили все категории сельского населе-
ния в условия выживания. Но если сельские сибиряки адаптирова-
лись к военному времени в условиях обжитости, депортанты — 
с кардинальной сменой условий проживания, то для эвакуированных 
были определенные привилегии. Про эвакуированных из Ленинграда 
говорили: «Им особый паек был... Нам-то не было никакого пайка. 
А им-то давали… хлеб и какие-то консервы… Они на службах бы-
ли… Они не хотели [в колхозе]… Эти с Ленинграда ниче не умели 
делать. Ну, они учителями работали, кто на почте работала» (Коро-
лева В. В., 1931 г. р., с. Красногорское). Эвакуированные женщины с 
Дальнего Востока жили «почти в каждом доме... У нас семья жила из 
Владивостока. В основном жены военных были… Они ничего с со-
бой почти не брали… Их так быстро оттуда вывезли. Они получали 
аттестаты от мужей — у них деньги были, они питались, конечно, 
лучше. И одеты они были ребятишки хорошо. Мы-то здесь, в де-
ревне, господи!» (Гринева Т. А., 1931 г. р., с. Усть-Чарышская При-
стань). Эти локусы объединяла государственная помощь, в отличие 
от местных колхозников и депортированных. 

На Алтай только в сентябре прибыло 115 тыс. человек, в том 
числе 80 454 немцев; расселили в 47 районах. В 1943–1944 гг. рассе-
лили 20 858 калмыков, также крымских татар, чеченцев, ингушей, 
карачаевцев, болгар, венгров, румын, финнов. В 1949 г. 16 тыс. ар-
мян были расселены по 37 районам Алтая. Региональные полевые 
материалы показали, что хозяйственно-бытовая и психологическая 
адаптация сложнее проходила у семей депортированных калмыков, 
что было связано с их повседневной неприспособленностью к жизни 
в сибирских условиях в среде земледельческого сельского общества. 
Как отмечали местные респонденты про женщин-калмычек и их де-
тей: «Они тоже работали, но они очень тяжело переносили этот кли-
мат, часто болели, была смертность среди них. У нас в классе чело-
век пять или шесть было… Они, конечно, не похожи по психологи-
ческому укладу на нас. Они какие-то более свободолюбивые… Овец 
бы пасти… Они как-то любят степь. Они в степи уходили. Им какая-
то нужна была ширь, свобода» (Быкова Р. К., 1941 г. р., Топчихин-
ский район). Калмыкам было трудно пробиться через непонимание 
поведения и традиций степного кочевого скотоводческого общества 
со стороны носителей культуры пашенного земледелия. Это отража-
лось на их восприятии: «Их привезли … на лошадях. Мы с ребятиш-



Разд. 4. Антропология экстремальности: женская повседневность и социокультурная адаптация  

350 

ками бегали, смотрели. Ну, они ж по-своему говорили. Как звере-
ныши, выглядывают… Они уж настолько были, как допотопного 
периода, калмыки эти» (Гринева Т. А., 1931 г. р.). Это привело к 
обособленности калмыцких семей. Даже при расселении они пред-
почитали селится на окраинах села, сооружая землянки. Сформиро-
ванные районы повсеместно в Сибири называли «Шанхаем». 

В отличие от калмыков, хозяйственно-бытовой опыт депортиро-
ванных немцев-земледельцев стал важнейшим фактором преодоле-
ния женщинами формируемого государственной политикой нега-
тивного образа: «…мы же по линии НКВД были. Нас контролирова-
ли. Мы же немцы были, мы были, как их называют? — Враги наро-
да! — Так нас тогда считали» (Беккер М. Ф., 1938 г. р., Панкруши-
хинский район). В такой атмосфере для немецких женщин на первый 
план вышла социальная адаптация: «Обзывали нас фашисты... И они 
(местные) знаете, что нам сказали? Господи, и плач, и смех! В газете 
тогда про нас пишут и рисуют карикатуры… И когда мы приехали в 
Савиново, они говорят: “Фу, такие же люди, как мы. А мы думали, 
как нарисовано в газете — с хвостами”» (Йорк М. Е., 1923 г. р., Зо-
нальный район). Способами адаптации, т. е. преодоления негативных 
стереотипов, стало включение женщин в совместное колхозно-
совхозное производство: «Курсы были организованные в Топчихе. 
Они [депортированные немки] учились. Вот на первом отделении… 
Кноль, она трактористкой была» (Быкова Р. К., 1941 г. р.). Быстрой 
адаптации немецких женщин с детьми способствовала хозяйственно-
бытовая «одинаковость» с местным населением, обусловленная тра-
дициями земледелия, огородничества, в отличие от хозяйственно-
культурной «инаковости» калмыцких семей. Более того, после пре-
одоления эмоционально-негативных барьеров начался интенсивный 
культурно-бытовой взаимообмен. Например, семьи русского населе-
ния нанимали немок для саманно-глинобитного строительства и 
штукатурки в условиях ухудшения жилищных условий и отсутствия 
мужчин. 

 
Выполнено при поддержке гранта РФФИ 19-49-220009 р_а 

«Устная история и этнография в полевых исследованиях второй 
половины XX — начала XXI века как источник и метод изучения и 
сохранения историко-культурного наследия сельских территорий 
Алтайского края». 




